
Informe 7
Expo chamantos y Trabajos extras

Ilustre Municipalidad de Doñihue

Por: Camila Peralta Droguett
Diseñadora Universidad de Talca con Máster en Diseño de Productos

Universidad de Girona, España



Índice
Memoria expo chamantos:
Introducción ..........................................................................4

Historia del Chamanto ..........................................................5-6
   Contexto histórico .............................................................7-10
   Oficio textil .........................................................................11

El proceso de tejido ..............................................................12-13
   Telar ...................................................................................12-13
   Hilos ..................................................................................14
   Tejidos ...............................................................................15-17

Expo telares ..........................................................................18-20

Denominación de origen .......................................................21
   Importancia ........................................................................21
   La rentabilidad del trabajo...................................................21

Bibliografía..............................................................................22
Conclusión..............................................................................23

Trabajos extra..........................................................................24-27



Memoria para la expo
El Chamanto: La identidad tejida de Doñihue



4

Introducción 
¿Y si considerámos el oficio como nuestro más efectivo testimonio?

Sentido del Oficio - Gabriela Mistral 

¿Cómo reflejamos la identidad de una comunidad o un territorio si no es a traves de su cultura? la Biblioteca Nacional menciona 
que “La artesanía, como una creación de raíz ancestral, cuyo oficio ha sido transmitido de generación en generación, es una 
importante manifestación de nuestra identidad cultural y parte de nuestro patrimonio.” así, a traves de manifestaciones físicas de 
nuestra cultura, podemos ver también como convergen en ellos caracteristicas de nuestra geografía.

La artesanía, además de mostrar un arte heredado o formas intrensecas a sus medios originales, también se reconoce como el 
dominio total de técnicas antiquisimas, de herramientas especializadas y procesos de producción complejos, que a través de 
nuestra historia, se han transformado, pero no han desaparecido. La artesanía así, se trata de un trabajo interpersonal que basa 
su calidad en la expertis del artesano, que a su vez está asociado al tiempo de su vida que ha dedicado a la labor manual. 

A continuación se podrá presenciar, la exposicion de una de las labores manuales y artesnales más complejas de nuestro país, 
una que está ligada a su geografía y la forma tradicional en la que vivían sus personas; mediante esta tecnica se puede ver res-
presentada tendencia, economía, tradición, trabajo y muchas otras caracteristicas, que gracias a su profundo valor simbólico, 
cultural y territorial sigue vivo, pero como todos los artes manuales, en peligro de extinsión.

El Chamanto: la identidad tejida de Doñihue, mostrará un recorrido mediante su historia y sus caracteristicas más importantes.



5

Historia del Chamanto 
Los Chamantos son mantas rectangulares de doble cara con una abertura al medio para pasar la cabeza y una huincha que bordea todo el contor-
no. Estas son ornamentadas, sumamente resistentes al paso del tiempo y proveen al usuario confort y abrigo. “Esta prenda es reconocida como una 
pieza artesanal clave, que revela los procesos de mestizaje ocurridos en Chile, ya que el chamanto es una apropiación criolla de los tejidos originales 
mapuche.” (Biblioteca Nacional, artesanía chilena).

Actualmente, estos son tejidos con hilos de seda en telares verticales adaptados según la tejedora o chamantera, quien desarrolla tejidos tradiciona-
les heredados combinando franjas, colores y cuadros con motivos florales tradicionales o labores, las cuales pueden ser copihues, hojas, espigas de 
trigo, racimos de uva, aves, entre otros. La confección de un chamanto puede tardar aproximadamente 6 meses, dependiendo de la complejidad del 
diseño.

Estos tejidos tradicionales eran ampliamente encontrados en la zona central de nuestro país, pero es Doñihue la cuna del Chamanto, donde se ela-
boran hasta hoy estos complejos tejidos cuyo valor económico puede rondar los 2-4 millones de pesos, pero cuyo valor simbólico y cultural es incal-
culable.

Los principales compradores de Chamantos siguen siendo los huasos y los trabajadores del campo. El Chamanto puede ser utilizado en eventos 
importantes como rodeos y fiestas, como también en el día a día de la actividad criolla. Los chamantos de Doñihue representan estatus y son un ele-
mento clave junto con otros elementos tradicionales del atuendo criollo.



6Fiesta de Cuasimodo, 2004, Lo Barnechea Acto cívico, 1982, Monte Patria



7

Chile, como muchos de los países de nuestra región, se ha visto marca-
do por el sincretismo cultural, uniendo labores milenarias con tradiciones 
foráneas heredadas. La labor textil mantiene, por un lado, un puritanismo 
en la zona sur de nuestro país; acá en el centro, por otro lado, se puede 
ver la fusión de culturas, ya sea en las prendas o en las mismas herra-
mientas y materiales. El Chamanto, de esta forma, es un reflejo de ese 
sincretismo cultural, siendo espejo de la introducción de materias primas 
y la fusión de técnicas y herramientas como el telar mapuche o el telar 
patagón del sur de Chile.

Según Lacoste et al. (s.f.), con influencia en Alvarado, 1998: “La mixtura 
de la tradición textilera local, con la traída por el mundo incaico a territorio 
chileno, intensificó la producción textil en el país, influyendo hasta las po-
blaciones asentadas más allá de la frontera del incario, incluyendo la ac-
tual Región de O’Higgins. La cultura mapuche fue una de las importantes 
desarrolladoras de estos saberes, en especial con mantas y ponchos, en 
donde es posible apreciar el esplendor de su técnica textil”.

Se menciona posteriormente el impacto del profundo mestizaje con el 
desembarco español en Chile. La figuración del poncho como indumenta-
ria indígena, luego campesina y posteriormente de los huasos de la región 
central, se ve reflejada en crónicas, demostrando así su uso en todo el 
país.

Existen registros de una prenda mapuche muy similar al chamanto, en 
forma y fondo; elaborada con lana de oveja y desarrollada por mujeres 
mapuches con símbolos propios y autónomos de su cultura. 

Contexto histórico
Los Makuñ están dirigidos a personas en específico, y sus complementos corres-
ponden a la posición social del usuario. De ahí los sobremakuñ, que vendrían siendo 
ponchos o mantas que adoptaron esta misma simbología social y de los cuales hay 
registros donde se observa una clara similitud con el chamanto de la época y los colo-
res que hasta hoy se reconocen como tradicionales: negro, rojo, gris y azul.

Se tiene registro de antes de 1873 de tejedoras que se dedicaban a realizar frazadas, 
fajas, cinturones y chamantos. La mantención de la tradición tejedora de la región tiene 
directa relación con la cercanía a la capital y el poder adquisitivo de los criollos de la 
zona centro del país. Tomás Lago menciona en “Arte popular chileno” de 1985: “Los 
colonos prósperos, vinculados al poder económico hereditario, compraban cosas pa-
recidas al vestuario de la nobleza española”.

Luego, con la expansión del territorio y, con ello, las actividades agroganaderas y de 
sociabilización como la trilla, la vendimia o el rodeo, las tradiciones se fueron asentan-
do y se expandieron hasta alcanzar fama internacional. La masificación de estas activi-
dades hizo determinantes normas para la correcta participación en las mismas; así, la 
indumentaria del huaso se estandarizó y, al igual que los talabarteros o los chupalleros, 
las chamanteras incrementaron aún más su estatus.

Así, el Chamanto con los colores de moda o los diseños más complejos creaba dife-
renciación y valor para los huasos que lo utilizaban, no solo como una prenda funcio-
nal, sino como una exhibición de símbolos conectados con el trabajo y la tradición.



8

Manta de lonko. Sobremakuñ. Mapuche. MCHAP,2870



9

Juego de bola, Claudio Gay, 1800-1873



10

Una chingana, Claudio Gay, 1800-1873



11

Oficio textil
En el texto Artesanías de Chile, un recuento con las tradiciones, los 
autores Carlos Peters Barrera y Sobé Núñez Gallardo mencionan 
la descampenización o desruralización como la iniciación de varias 
mujeres en los oficios o labores manuales, muchas de ellas dedicán-
dose a tejer, teñir o confeccionar ropa.

La importancia de esta labor entre las mujeres era tal que, para la 
década de 1817, la producción importada desde Europa no pudo 
superar la producción doméstica que se realizaba en el país.

La chamantería es un oficio familiar heredado y una labor interper-
sonal. Se traspasan los materiales, las herramientas, los diseños, 
las técnicas e incluso la clientela. Es un oficio que se aprende a 
temprana edad, muchas veces no de manera intencional, sino más 
bien observando a la madre o a las tías. Las familias de chamante-
ras pueden abarcar generaciones, y son ellas quienes, en un inicio, 
aportaban económicamente al núcleo familiar.

Las técnicas se fueron fusionando, combinando saberes divididos 
entre técnicas indígenas y criollas. Esto se puede apreciar hasta el 
día de hoy en la variedad de formas de tejidos y diseños que se en-
cuentran en la extensión territorial, especialmente en la zona centro.

El chamanto, en su historia de evolución, poco ha cambiado, desde el desarrollo 
de tejidos en grupo, como se hacía antiguamente, hasta el tejido individual que 
es lo que se conserva hasta hoy en día.

El tejido no es exclusivamente una labor femenina, pero la mayoría de las perso-
nas que lo desarrollan son mujeres. La elaboración de un chamanto completo 
toma bastante tiempo, pero equivocadamente se asume, por creencia popular, 
que requiere alrededor de seis meses de trabajo; esto sucede por una cuestión 
cultural y por las labores domésticas asociadas a las mujeres, la crianza de hijos 
y la mantención del hogar. De esta forma, un chamanto, a modo de empleo en 
tiempo completo, puede tardar 2 meses en realizarse sin problemas.



12

El proceso de tejido 
Telar 
Los telares son los llamados de cuatro palos, similares al mapuche 
pero completamente anclados al suelo. Se diferencian dos dentro 
de la construcción total de un chamanto: uno alto para las huinchas 
que contornean el rectángulo central y uno más bajo para el tejido 
más complejo y el dibujo de labores.

Durante los siglos XIX y XX, las tradiciones textiles indígena y es-
pañola, ya mixturadas, se mantuvieron al interior de las casas en el 
país. En 1970, refiriéndose a Doñihue, se señala que “todas las mu-
jeres del poblado tienen su telar” (Ferrada, 1970: s/p).

Como muestra la historia, estos telares se utilizan dentro de los ho-
gares y se adaptan a las necesidades de la chamantera, por lo cual 
no existe una estandarización para estos artefactos. Hay quienes los 
prefieren con tarimas, con un banco integrado u otros sueltos, entre 
otras características.

El telar, además, se conforma de varias piezas; la trama sostenida a 
los hilos, por ejemplo, va enrollada al husillo, que es una varilla del-
gada. La paleta es también muy característica. Hecha con madera 
del corazón del espino, pulida y con una forma cóncava y curva en 
sus extremos, sirve para apretar el tejido. Esta puede llegar a costar 
$60.000.

Los travesaños del telar, apretados con cuñas en los extremos, regulan la al-
tura que requiere el tejido y la chamantera. Este se termina de componer con 
bastidor, quilvos y tonones. Todos estos componentes, al igual que el telar, son 
confeccionados por artesanos locales.

Así como los tejidos, el telar se ajusta a cada estilo de tejido, manteniendo una 
estructura base que depende de cada tejedora.



13

Taller de: Isabel Acevedo



14

Hilos 

Tradicionalmente, para el desarrollo textil en general existía adqui-
sición inmediata de la materia prima. La cría de ovejas viene de la 
mano con la época colonial y el desarrollo y crianza de materias 
primas.

El cambio se desarrolló principalmente en la zona centro, pues en la 
mayoría de la zona norte y centro esta materia era obtenida median-
te fibra de camélidos andinos, la cual no solo era popular en el país, 
sino que en todo el Cono Sur. Con la llegada de los conquistadores, 
se adoptó la lana de oveja como el principal animal de esquila.

Así, el desarrollo de chamantos como tal, desde su materia prima, 
ha evolucionado según los cambios geográficos y sociales de la 
época. Pasaron de ser elaborados con lana de oveja durante todo 
el periodo colonial hasta gran parte de mediados del siglo XX. Exis-
tía también la labor adicional que las chamanteras debían hacer a 
mano: la torsión del hilo, para hacerlo más delgado y estructurado, 
y el posterior teñido de este, ya que por lo general el hilo o la lana 
se entregaba natural. Más tarde, con la expansión de la industriali-
zación en el país, los hilos, siendo exportados o desarrollados en el 
país, y la escasez de lana, dieron paso a los llamados hilos de seda o 
hilo francés; este tipo de algodón macerado era entregado teñido y 
retorcido, lo que aliviaba bastante la labor y el tiempo de producción.

Así, ya para fines de 1940 se utilizaba el hilo macerizado de la empresa Hilos 
Cadena, que con el tiempo pasaría a llamarse Hilo de Chamanto.

De acá en adelante, los hilos solo han cambiado en forma, mas no en fondo. La 
técnica y la materia prima son las mismas, pero las tendencias cambian y evo-
lucionan. El acabado de los hilos ha pasado de ser brillante a opaco para fines 
del siglo XXI; los colores han pasado de ser vivos a más sobrios para esta época 
igualmente.

Junto con todo lo que respecta al desarrollo de este oficio, vive cambios que no 
solo se deben al tiempo, sino también a cuestiones territoriales, socioeconómi-
cas, expansivas y culturales.



15

Tejidos 

Realizados en dos partes, una huincha exterior y una parte central, 
los chamantos a doble faz son atavíos de forma rectangular. Estos 
son reversibles y miden aproximadamente 90 cm de ancho por 1,50 
m, dependiendo de quien lo porte; quedan sobre los hombros y 
pecho, en los cuales se exponen tramas y dibujos tejidos muy com-
plejos a pedido del usuario.

El tejido y dibujado tradicional ha sido, desde antes del sincretismo 
cultural, una exposición del nivel social de quien lo usa. Desde los 
lonkos mapuches con sus sobremakuñ, que exponían labores pro-
pias del entorno.

Otro ejemplo previo al sincretismo son los tapices españoles y la 
capa española; esta última, utilizada por las élites con motivos esté-
ticos, exhibía tejidos complejos con labores en tonos dorados, típi-
cos de la época.

Para el año 1910 y el resurgimiento del sentimiento patriótico por 
parte de la sociedad, se generó la necesidad de tener objetos o 
atavíos que los vincularan con este periodo y sentimiento. Así, el 
Chamanto ganó una fuerza que se había estancado con la masiva 
migración a las ciudades. Desde esta época, se pueden encontrar 
registros de diseños complejos para las necesidades de las élites del 
país en la confección de sus chamantos.

La capacidad reversible del chamanto permite lucir dos colores, dentro de los 
complementarios del tejido original: una cara oscura para el día y una clara para 
la noche; una con bordes pulidos y la otra con bordes irregulares.

Así, las labores y dibujos tradicionales, heredados y copiados de generaciones 
de chamanteras, tienen principal relación con el medio. En un principio presenta-
ban diseños individuales simples, pero con el paso del tiempo y las tendencias, 
estos se hicieron entretejidos, unidos con un sentido y como contando un relato.

El dibujo se maneja contando y con una guía o de memoria. Las tejedoras, de 
a poco, van exponiendo figuras de flores, frutas, aves o insectos. La iconografía 
representaba el campo y los frutos más bellos que este producía, cada vez más 
complejos y con combinaciones únicas para cada chamanto.



16

Capa. España. 1560-1580. Metropolitan Museum. Nueva York.
Traje Don Fernando de la Cerda, Anterior a 1275, 

Patrimonio nacional, Gobierno de España

Pintura de Castas, 2. De español y mestiza – Cas-
tiza. 1763



17

Realizado por: Isabel Acevedo



18

Expo Telares



19

M
O
O
D
B
O
A
R
D



20

Disposición y modelo 3D



21

Denominacón de Origen
La denominación de origen es un sello geográfico cuya calidad y reputación dependen exclusivamente del territorio donde surge. Este distintivo permite 
reconocer productos auténticos y de excelencia, cargados de comunidad, tradición y legado, para quienes deseen adquirirlos o acercarse a su historia.

La importancia para Doñihue
En 2014, la agrupación de chamanteras recibió el reconocimiento de Denominación de Origen para los chamantos y las mantas corraleras, piezas 
que, con profundo sentido tradicional y generacional, revelan creaciones elaboradas con el más fino cuidado.

La relevancia de este sello permite a las chamanteras resguardar un oficio en riesgo de desaparecer, otorgándole mayor rentabilidad mediante la di-
ferenciación en calidad, técnica y tradición. Además, abre la posibilidad de impulsar circuitos y sectores comerciales vinculados a estas piezas, como 
el turismo cultural, fortaleciendo así su permanencia en el tiempo.

La rentabilidad del trabajo Hagamos de este oficio, una profesión
En consecuencia, la elaboración de chamantos no solo resguarda una tradición histórica, sino que también puede convertirse en un oficio plenamente 
rentable. Aunque persiste la creencia de que un chamanto requiere seis meses de trabajo, ese plazo responde en gran medida a las múltiples labores 
domésticas que históricamente han recaído sobre las mujeres tejedoras. Cuando se asume como un trabajo formal, con una jornada similar a la de 
cualquier oficio, un chamanto puede completarse en aproximadamente dos meses, alcanzando valores que superan los cinco millones de pesos. Así, 
el tejido deja de ser solo herencia cultural y se posiciona como una alternativa laboral digna, sostenible y económicamente viable.



22

Bibliografía
https://barbararosillo.com/2022/11/20/la-capa-espanola/
https://www.patrimonionacional.es/colecciones-reales/indumentaria
https://diseno.uc.cl/memorias/pdf/memoria_dno_uc_2023_2_CHADWICK_VERGA-
RA_M.pdf
https://www.memoriachilena.gob.cl/602/w3-article-556.html
https://www.memoriachilena.gob.cl/602/w3-article-68314.html
https://www.memoriachilena.gob.cl/602/w3-article-81466.html
https://www.rutasdelapatrianueva.cl/patrimonio-y-desarrollo-territorial.pdf
https://www.memoriachilena.gob.cl/602/w3-article-92348.html
https://www.memoriachilena.gob.cl/602/w3-article-85859.html
https://www.memoriachilena.gob.cl/602/w3-article-93610.html
https://www.memoriachilena.gob.cl/602/w3-article-85858.html
https://www.memoriachilena.gob.cl/602/w3-article-85865.html
https://www.memoriachilena.gob.cl/602/w3-article-81468.html
https://www.memoriachilena.gob.cl/602/w3-article-81469.html
https://www.memoriasdelsigloxx.cl/601/w3-article-536.html
https://www.chileantesdechile.cl/vitrinas/zona-sur/la-trama-femenina-de-la-socie-
dad/sobremakun-la-manta-de-fiesta/
https://www.memoriachilena.gob.cl/602/w3-article-94156.html



23

Conclusión 
La memoria correspondiente a la exposición de chamantos se encuentra finalizada en cuanto a investigación, estructura y contenidos. Actualmen-
te, solo resta el desarrollo y sistematización de los recursos gráficos que acompañarán la presentación final. La exposición está proyectada para su 
implementación entre diciembre de 2025 y enero de 2026, periodo en el cual se ejecutarán las acciones de montaje, difusión y apertura al público.



24

Trabajos extra



25

Afiches y manejo de redes sociales



26

Manejo de redes sociales

Las redes sociales del CEA no solo promocionan, sino que construyen una cápsula virtual donde los oficios lucen con intención estética y donde 
las actividades realizadas encuentran un espacio cuidado, bello y representativo de su identidad.



27

Libro para colorear

Este libro para colorear fue un encargo del alcalde de Doñihue, orientado 
a crear ilustraciones simples, lúdicas y representativas del territorio. Reúne 
escenas cotidianas, infancia, cultura local y actividades comunitarias, trans-
formándolas en imágenes entretenidas y accesibles para que niños y familias 
descubran y reconozcan Doñihue a través del color.



28


